

# Zeichen und Wun

»Zeichen und Wunder der apostolischen Zeit - Maßstaß für heute ?«



der

Wolfgang Nestvogel, Hannover

Die apostolische Zeit war dramatisch und turbulent, sie war wie ein Erdbeben in der Geschichte. Fin entscheidendes Kennzeichen dieses überschaubaren Zeitraumes ist die Vielzahl außergewöhnlicher Ereignisse. Diese Ereignisse waren spektakulär, sie geschahen in aller Öffentlichkeit. Sie widersprachen der normalen Erfahrung – auch damals. Das NT verwendet für diese Ereignisse einen feststehenden Begriff: »Zeichen und Wunder«.1

Begonnen hatte die spektakuläre Flut der Zeichen und Wunder mit dem öffentlichen Auftreten

»Begonnen hat

die spektakulä-

re Flut der Zei-

chen und Wun-

Auftreten Jesu.«

der mit dem

öffentlichen

Jesu: » Und sie brachten zu ihm alle Kranken. mit mancherlei Leiden und Plagen behafteten, Besessene, Mondsüchtige und Gelähmte; und er machte sie gesund« (Mt 4,24 vgl. Lk 4,40). Dann nahm Jesus seine Apostel in diesen Dienst des Wunderwirkens mit hinein (Johannes, der älteste der Apostel, lebte wahrscheinlich bis

kurz vor die Jahrhundertwende).

Und schließlich - als die Zeit der Apostel vorbei ist - stehen wir vor einer grundlegend veränderten Situation. Der Historiker Samuel Grgen hat diesen aufregenden Umschlag vom ersten zum zweiten Jahrhundert so beschrieben: Wenn wir ins zweite Jahrhundert hineinkommen, finden wir uns in einer veränderten Welt wieder. In der christlichen Gemeinde leben keine apostolischen Autoritäten mehr; die apostolischen Wunder sind verschwunden (...). Wir können nicht daran zweifeln, dass es göttliche Absicht war, durch eine so dicke und eindeutige Grenze das Zeitalter der (Bibel-) Inspiration und Wunder von der nachfolgenden Zeit abzugrenzen.2 Wie sollen wir diese Zäsur bewerten? Entspricht sie wirklich der göttlichen Absicht

(wie Samuel Green behauptet)? Oder ist sie vielmehr ein Zeichen für den Ungehorsam und die geistliche Schwäche der nachapostolischen Gemeinde (wie viele Charismatiker betonen)? Welche Funktion können Zeichen und Wunder für die Gemeinde des 20. Jahrhunderts

Die Klärung dieser Frage ist ein entscheidender exegetischer Schlüssel zum Verständnis und zur Bewertung der Charismatischen Bewegung. Denn diese bezieht ihre Legitimation und biblische Begründung weitgehend aus der apostolischen Ära, in der Zeichen und Wunder hervorstechende Phänomene waren. Die Charismatische Bewegung beansprucht, ihre Praxis sei eine legitime Anknüpfung an die Gemeinde des ersten Jahrhunderts. David du Plessis hat dieses Selbstverständnis klassisch formuliert: »Die erste Kirche war eine Schöpfung des Heiligen Geistes, und er hat

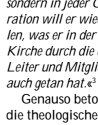
> sich nicht verändert; sondern in jeder Generation will er wiederholen, was er in der ersten Kirche durch die ersten Leiter und Mitglieder

Genauso betonten die theologischen Leitfiguren der »Dritten Welle« ihre Übereinstimmung mit dem Dienst der Urgemeinde. Darum hat man sich selbst als

»Zeichen-und-Wunder-Bewegung« gekennzeichnet. Auch bei weniger verdächtigen Autoren, wie etwa Hans Bruns, findet sich das Postulat: Eine geistlich gesunde Gemeinde wird von Zeichen und Wundern begleitet sein. In einem Kommentar zu Mk 16,15-20 schreibt Bruns:

»Auffallend und für uns sehr beschämend sind die Wunder, die bei klarer Verkündigung nicht fehlen sollten. Sie sind immer wieder im Laufe der Jahrhunderte geschehen, und sie sind auch heute da, aber sie sind viel zu sehr zurückgetreten.«

Damit stehen wir vor der herausfordernden Frage: Sind Zeichen und Wunder heute nötig oder nur möglich oder gar gefährlich? Ist die aktuelle Berufung auf die Phänomene der Apostelzeit schriftgemäß oder irreführend?





#### 1. DIE DEFINITION

Der Begriff »Wunder« wird auch in der christlichen Umgangssprache in verschiedener Weise benutzt. Wenn ein Kind geboren wird oder wenn ein krankes Gemeindeglied für das die Gemeinde lange gebetet hat, wieder gesund wird, dann sprechen manche von einem »Wunder«. Wenn wir die Idee bekommen, jeman-

den anzurufen, COUNTERFEIT MIRACLES **RBWarfield** "COUNTERFEIT MIRACLE" von B.B. Warfield, erstmals 1918 erschienen immer noch ein

> stellt sich heraus, dass die Person in ihrer Situation diesen Anruf gerade dringend benötigte, dann wird dies gern als Beleg dafür genannt, dass Gott auch heute noch »Wunder«

vollbringt.

Und doch müssen wir solche Ereignisse klar von den Zeichen und Wunder des Neuen Testamentes unterscheiden und abgrenzen. Bei den genannten Fällen sollte man aus Gründen der eindeutigen Verständigung eher von »göttlicher Fürsorge« sprechen. Es handelt sich um Gottes souveränes Eingreifen in diese Welt und in unsere alltäglichen Lebensvollzüge, welches oft als Antwort auf unsere Gebete geschieht. Dabei bedient Gott sich sowohl natürlicher als auch übernatürlicher Mittel.

Wenn die Bibel dagegen von Zeichen und Wunder spricht, meint sie Ereignisse wie die Zerteilung des Roten Meeres durch Mose, die Verwandlung von Wasser

zu Wein durch den Herrn Jesus, die Auferweckung der Tabea durch Petrus oder das unverletzte Abschütteln der Giftschlange durch Paulus. Damit kommen wir zu folgender Definition: Zeichen und Wunder sind außergewöhnliche Ereignisse in der natürlichen Welt, die im Gegensatz zur normalen menschlichen Erfahrung stehen und nicht durch natürliche Gesetze erklärt werden können. Sie werden bewirkt durch das direkte Eingreifen eines menschlichen

Mitt-

lers

und

die-

nen

dessen

Beglaubigung.4 Chantry hat diese unterschiedlichen Wirkweisen Gottes so verglichen: »Dieselbe Macht Gottes, die in der alltäglichen Fürsorge Gottes verhüllt am Werk ist, wird in den Wundern Gottes enthüllt.«5

Ein Wunder ist erkennbar in sich selbst - aber es hat seinen Zweck nicht in sich selbst, sondern es weist über sich hinaus. Darum werden diese Wunder zugleich »Zeichen« genannt. Im Johannesevangelium genügt oft allein das Wort »Zeichen«, um die Wunder Jesu zu benennen (von Joh 2,11-20.30). Der Ausdruck Zeichen und Wunder begegnet in diesem Sinne sowohl im NT als auch im AT.6

Diese Zeichen und Wunder tre-

ten innerhalb der Bibel aber nicht wahllos verstreut auf, sondern sie begegnen uns besonders massiv und häufig in der Zeit Jesu und der Apostel. Allerdings ist die apostolische Zeit nicht die einzige Zeichen-und-Wunder-Epoche in der Bibel. Es gibt insgesamt drei heilsgeschichtliche Perioden, in denen Zeichen und Wunder eine signifikante, herausgehobene Rolle spielen.

### 2. DIE HEILSGESCHICHTLICHE **POSITION**

Die meisten biblischen Wunder ereigneten sich innerhalb dreier relativ kurzer - Perioden. Jenseits dieser drei Perioden waren Zeichen und Wunder seltene Erscheinungen.7 Aber selbst innerhalb dieser drei Perioden gehörten Wunder nicht zum Alltagsgeschehen. Sie waren gebunden an eine begrenzte Anzahl außergewöhnlicher Männer. Nur dadurch konnten die Wunder als solche auffallen und entsprechende Aufmerksamkeit er-

Die erste grosse Wunderepoche beginnt nach mehr als 2500 Jahren Menschheitsgeschichte mit Mose und Josua. Dann begegnet uns nach einem Zwischenraum von ca. 600 Jahren die zweite grosse Wunderepoche, gebunden an die Personen von Elia und Elisa. Und schließlich, nachdem ca. 800 Jahre vergangen sind, folgt die auffälligste und deutlich herausragende Wunderepoche zur Zeit Jesu und seiner Apostel. Jenseits dieser drei Perioden werden nur wenige, vereinzelte Wunder berichtet.8

Auch berühmte Gottesmänner wie Noah, Abraham, David taten keine Wunder. Diese sind also keine zwangsläufige Begleiterscheinung geistlicher Vollmacht. Und z. B. Simson, von dem einige Wunder berichtet werden, war im Gegensatz zu den drei oben genannten Gruppen kein geistlicher Führer. Er war unmoralisch und unzuverlässig, weder Prediger noch Lehrer. Seine einzige Aufgabe scheint darin bestanden zu haben, das Volk Israel zu schützen.

Halten wir also fest: Gott hat sich in seiner Souveränität darauf beschränkt, innerhalb von drei begrenzten Perioden in massiver

und es

Standardwerk

zu diesem

Thema.

Weise durch Zeichen und Wunder – ausgeführt durch menschliche Mittler – in das Weltgeschehen einzugreifen. Die restlich Zeit lenkte er die Geschichte – nicht weniger souverän, aber für uns weniger spektakulär – erkennbar auf andere Art.

Dieses Zwischenergebnis führt uns nun zu der Frage, warum uns Zeichen und Wunder gerade in jenen drei Epochen begegnen und welche heilsgeschichtliche Gemeinsamkeiten sich zwischen ihnen erkennen lassen? die biblischen Schriften abgeschlossen.

Für die Funktion der Zeichen und Wunder können wir also diese Folgerungen benennen:

a) Zeichen und Wunder führen ein neues Stadium der göttlichen Of-

"Die Werke, die ich tue in meines Vaters Namen, die zeugen von mir."

JOHANNES 10,25

### 3. DIE FUNKTION DER ZEICHEN UND WUNDER

Die drei Gruppen von Wundertätern (Mose/Josua – Elia/Elisa – Jesus/Apostel) treten jeweils in einer Zeit auf (bzw. leiten eine Zeit ein), in der Gott einen grossen neuen Teil seiner schriftlichen Offenbarung entstehen lässt.

Mose war der menschliche Verantwortliche für das Entstehen der fünf Bücher Mose. Elia und Elisa leiten den zweiten grossen Block biblischer Offenbarung ein - nämlich die Periode der alttestamentlichen Schriftpropheten.<sup>10</sup> Während der Lebenszeit von Elia und Elisa wird das klassische Prophetenamt durch zahlreiche auftretende Zeichen und Wunder etabliert. Die ihnen nachfolgenden Propheten schrieben dann alle Prophetenbücher von Jesaja bis Maleachi. Zwei Wunder jenseits der grossen Epochen werden übrigens durch Jesaja vollbracht; also auch durch einen Gottesmann, der für einen nicht unerheblichen Teil der schriftlichen Offenbarung zuständig ist. Jesus Christus und die Apostel sorgen dann innerhalb sehr kurzer Zeit für den Höhepunkt und den Abschluss der göttlichen Offenbarung. Hebr 1,1 markiert die Zäsur: Gott offenbart sich zuletzt durch den Sohn. Die Apostel (und mit ihnen in Verbindung stehende Personen) sorgen für die schriftliche Fixierung des NT. Der älteste Apostel, Johannes, warnt im letzten Kapitel seines letzten Buches vor jeglichem Hinzufügen und Verändern (Offb 22,18-19). Damit sind

fenbarung und ihrer Schriftwerdung ein und beglaubigen.

- b) Zeichen und Wunder autorisieren die menschlichen Überbringer der neuen Offenbarung. Weil Gott seine Offenbarung durch menschliche Mittler in menschlicher Sprache und Schrift gab, war es wichtig, diese Mittler eindeutig zu legitimieren und somit von anderen abzusetzen. Weil die drei genannten Personengruppen besondere Bedeutung für neue Offenbarungsstadien hatten, gab Gott ihnen auch in besonderer Weise die Vollmacht Zeichen und Wunder zu wirken.<sup>11</sup>
- c) Zeichen und Wunder beglaubigen in besonderer Häufigkeit und Massivität die Offenbarung (Botschaft) und die Offenbarungsmittler (Botschafter) der neutestamentlichen Zeit.

Benjamin Warfield beginnt sein Standardwerk über echte und unechte Wunder mit dieser Feststellung: »Als unser Herr vom Himmel auf die Erde kam, brachte er den Himmel mit herab. Die Zeichen, die seinen Dienst begleiteten, waren nur die wehenden Wolken von Herrlichkeit, die er vom Himmel mitbrachte, der sein eigentliches Zuhause ist. Die Zahl der Wunder, die er vollbracht hat, kann man gar nicht überschätzen.«12 Das ist eine zutreffende Zusammenfassung des biblischen Befundes. Sie entspricht genau dem letzten Vers des Johannesevangeliums (21,25), wo voller Staunen ausgerufen wird: »Es gibt noch viele andere Dinge die Jesus getan hat... [Hier sind nicht zuletzt seine Wundertaten gemeint, die im Evangelium nach Johannes so eine grosse

Rolle spielen.] ...wenn aber eins nach dem anderen aufgeschrieben werden sollte, so würde, meine ich, die Welt die Bücher nicht fassen, die zu schreiben wären.« In der von Jesus Christus verliehenen Vollmacht haben dann seine Apostel eine ähnlich beeindruckende Wundertätigkeit entfaltet (vgl. Apg 5,16).13

#### ZEITGESCHICHTLICHE WIRKUNG

Die Wunder Jesu und der Apostel hatten zunächst eine aufrüttelnde, ja sensationelle Wirkung. Sie lösten in ihrer Menge und Durchschlagskraft immer wieder grosse Irritationen unter den Juden aus (z.B. Joh 7,31; 9,32; Mk 2,12; vgl. Apg 14,8ff; vgl. zukünftig die durchschlagende Wirkung der antichristlichen Wunder in der Endzeit: Offb 13,3).

Es war nicht so, dass die Zeichen und Wunder im Konzert einer angeblich inflationären Wundertätigkeit des ersten Jahrhunderts untergegangen wären. Diesen Eindruck versuchen fälschlicherweise manche Exegeten zu erwekken. Dagegen hat etwa Leonhard Goppelt zu Recht festgestellt: » Was die synopische Überlieferung an Heilungen von Jesus berichtet, hat ... in seiner jüdischen Umwelt kaum Analogien. Ähnlich kannten es jüdische Menschen im Grunde nur aus den alttestamentlichen Erzählungen über Elia und Elisa.«14

Bereits im AT war angekündigt worden, dass das Kommen des Messias von einer eindrücklichen Wundertätigkeit begleitet sein würde (Jes 28,18-19; 35,4-6; 61,1ff.). Als Johannes der Täufer an Jesu Messianität zweifelt, antwortet der mit dem Hinweis auf seine Wunder (Mt 11,2-6). Als die Pharisäer Jesu Vollmacht bestreiten, hält der Herr Jesus ihnen entgegen: »Die Werke, die ich tue in meines Vaters Namen, die zeugen von mir« (Joh. 10,25). Auch heute ist ER »der Arzt« mit der Möglichkeit, wunderbar zu heilen. Aber dies geschieht unter Ausschluss der Öffentlichkeit und (oft) als Antwort auf Gebet (Jak 5,14-18).

In neutestamentlicher Zeit heilte der Herr Jesus nicht nur viel häufiger, sondern auf andere Weise



und zu einem anderen Zweck als heute. Die Wunder Jesu geschahen meistens als öffentliche Zeichen und Manifestationen seiner Vollmacht als Messias. In dieser Hinsicht waren damals u. a. die Juden der Adressat. Aber auch für uns heute haben die Zeichen von damals eine wichtige seelsorgerliche Funktion: sie dienen als Gütesiegel und Autoritätsnachweis für die Botschaft und die Boten des Neuen Testaments.

Es gibt einen locus classicus, wo diese Funktion der neutestamentlichen Wunder programmatisch formuliert wird: Hebr 2,3-4. In diesem Brief blickt der Schreiber bereits zurück auf die Taten und Worte der Jesus-Zeit. Und dann benennt er – nach biblischem Prinzip – drei Zeugen für ihre Vertrauenswürdigkeit:

- der Herr (also Jesus) hat das Heil verkündigt;
- dann wurde es bekräftigt durch die autorisierten Zeugen (Apostel);<sup>15</sup>
- und dies alles wurde bestätigt durch Gott, den Vater, der diesen Dienst »mitbezeugte« durch »Zeichen, Wunder und Krafttaten«.

Es ist nicht davon die Rede, dass Wunder als kontinuierliche Begleiterscheinung der Evangeliumsverkündigung zu erwarten seien. Vielmehr wird die Stoßrichtung von Hebr 2 verstärkt durch

"Nachdem Gott vielfältig und auf vielerlei Weise ehemals zu den Vätern geredet hat in den Propheten, hat er am Ende dieser Tage zu uns geredet im Sohn, …"

HEBRÄER 1,1.2A

die anderen drei Stellen, an denen der auffällige Begriff »Zeichen, Wunder und Krafttaten« begegnet. Apg 2,22 blickt zurück auf die Kraftwirkungen des Messias. 2Kor 12,12 und Röm 15,19 sprechen speziell von den »Zeichen eines Apostels«.¹6 Mit diesen beglaubigenden Wunderzeichen wird die Autorität der Apostel gegenüber den anderen Christen herausgehoben. Hebr 2,3-4 bindet dann im Rückblick Messiaszeichen und Apostelzeichen zusammen – als sichtbares Siegel der Offenbarungsepoche.¹7

Diese generelle Beschränkung der Zeichen und Wunder auf Jesus und die Apostel (und einige wenige Leute aus ihrem Umfeld) wird bestätigt durch den biblischen Gesamtbefund. Wir haben es schon in den Anfangsjahren nach Pfingsten also nicht mit einer »wundertätigen Gemeinde« zu tun, sondern im wesentlichen mit »wundertätigen Aposteln« (Apg 2,43; 5,12; 15,12). Daneben wird nur von wenigen anderen (mit ihnen verbundenen und durch sie eingesetzten) Personen eine Wundertätigkeit berichtet. 18

Mit dem Auslaufen der Apostelzeit hören die Berichte von Wundern auf. Diese Tendenz einer Rezession der Wunder ist bereits innerhalb des NT deutlich zu erkennen.

#### 4. DIE REZESSION

Mit dieser Frage betreten wir allerdings ein Minenfeld. Viele denken: Wer vom Zurückgehen oder gar Aufhören der Zeichen und Wunder spricht, der stellt die Allmacht Gottes in Frage oder er

meint gar einen anderen Gott als den in der Bibel. Wie oft hört man einen Vorwurf, den das folgende Zitat wiedergibt: » Und weiter rede ich zu euch, die ihr die Offenbarung Gottes leugnet und sagt, sie hätten aufgehört und es gäbe keine Offenbarungen mehr, keine Prophezeiungen, Gaben oder Heilungen oder

Zungenreden oder Auslegung der Zungen. Seht, ich sage euch: Wer diese Dinge leugnet, kennt das Evangelium Christi nicht; ja er hat die Schrift nicht gelesen oder er versteht sie nicht. Denn lesen wir nicht das Gott derselbe ist, gestern, heute und immerdar, und

dass in ihm kein Wandel und kein Schatten der Vergänglichkeit ist« (Buch Mormon (!), Mormon 9,6-9).

Ähnliche Postulate und Begründungen finden sich auch bei Vertretern der Charismatischen Bewegung. Der biblische Befund und das Zeugnis der Kirchengeschichte führen jedoch zu einer völlig anderen Antwort.

## A. DER RÜCKGANG VON ZEICHEN UND WUNDERN GESCHIEHT BEREITS INNERHALB DER APOSTELZEIT

Auch wenn Gott derselbe bleibt, so handelt er doch nicht zu allen Zeiten auf dieselbe Weise (vgl. Mt 10,5; Apg 5,1-11). Bereits innerhalb der Apostelgeschichte werden die Wunder immer seltener. Ist zunächst noch von Massenheilungen die Rede (Apg 5,16; vgl. 14,3), so kann Paulus später offenbar nicht einmal mehr seine Mitarbeiter heilen (2Tim 4,20; 1Tim 5,23). Derselbe Gegensatz lässt sich auch in der Stadt Jerusalem beobachten: zu Beginn der apostolischen Ära ist sie mit Wunderereignissen überflutet - für die Zeit nach dem Martyrium des Stephanus wird meines Wissens kein weiteres Wunder mehr aus der Metropole berichtet.

## B. ZEICHEN UND WUNDER SIND IN DER NACHAPOSTOLISCHEN ZEIT NICHT MEHR NÖTIG – IHRE AUFGABE IST ERFÜLLT

Der Reformator Johannes Calvin hat alle Zeichenforderungen seiner Zeit als widersinnig herausgestellt, gehörten sie doch zusammen mit einer neuen Offenbarung. Wenn man von uns Wundertaten fordert, ist das völlig unsinnig. Denn wir ersinnen kein neues Evangelium, sondern halten fest an genau derselben (alten) Wahrheit, welche bekräftigt wurde durch all die Wunder, die Jesus Christus und die Apostel damals vollbracht haben.<sup>19</sup>

Wenn die Botschaft offenbart und diese Offenbarung durch Wunder bestätigt ist, hören die bestätigenden Zeichen auf. Gott erwartet dann Gehorsam gegenüber dem geschriebenen Wort der Heiligen Schrift.<sup>20</sup> Wer die Wunder der apostolischen Zeit zurückholen oder kopieren will, verkennt seinen eigenen heilsgeschichtlichen Standort und verneint die einzigartige Autoritätsstellung der Apostel.

**DISPENSATIONALISMUS** 

Seitdem ich diese These öffentlich vertrete, begegnet mir immer wieder der Vorwurf, diese Beschränkung der Zeichen und Wunder auf die Apostelzeit sei eine Erfindung des Dispensationalismus. Hier würden die biblischen Befunde durch ein fremdes theologisches System verfälscht. Nun bekenne ich mich zwar zur Kernaussage des Dispensationalismus, weil hier wichtige biblische Leitlinien m. E. zutreffend aufgenommen werden.21 Aber für unseren Untersuchungsgegenstand ist dieses Thema überhaupt nicht entscheidend. Die Rezession der Zeichen und Wunder wurde nicht erst vom klassischen

Dispensationalismus (also im 19. Jahrhundert) gesehen oder gar erfunden. Schon Jahrhunderte vorher haben z. B. Martin Luther, Johannes Calvin, Jonathan Edwards oder George Whitefield darauf hingewiesen, weil der biblische Befund sie dazu gezwungen hat.<sup>22</sup>

## C. ZEICHEN UND WUNDER SIND KEIN INSTRUMENT ZUR BEVOLLMÄCHTIGUNG UND EFFEKTIVIERUNG VON EVANGELISATION

John Wimber u. a. haben immer wieder das Gegenteil behauptet. Wunder seien ein probates Mittel zur »vollmächtigen Evangelisation«.<sup>23</sup> Sie dienten dazu, »Satans Reich zu überwinden und einen Weg aufzuzeigen, um viele Menschen zu Christus zu führen.«<sup>24</sup>

Benedikt Peters hat in seinem wichtigen Buch aufgezeigt, dass schon zur Zeit Jesu, also schon zur Zeit der echten Zeichen und Wunder, diese Wunder in der Regel nicht zu echtem Glauben führten, sondern häufig gerade das Gegenteil nach sich zogen: die Verfestigung des Unglaubens. Auch im Johannesevangelium, wo die Wunder auf den ersten Blick scheinbar ei-

nige Ungläubige überzeugen können, bleibt als Endergebnis die

»Benedikt Pe-

ters hat in sei-

nem wichtigen

schon zur Zeit

Jesu (...) Wun-

der in der Regel

nicht zu echtem

Glauben führ-

ten, sondern

häufig gerade

das Gegenteil

nach sich zo-

gen: die Verfe-

glaubens.«

stigung des Un-

Buch aufge-

zeigt, dass

Feststellung von Kap. 12,37: »Obwohl er solche Zeichen vor ihren Augen tat, glaubten sie doch nicht an ihn.«<sup>25</sup>

D. ZEICHEN UND
WUNDER SIND DER
NACHAPOSTOLISCHEN
GEMEINDE

NICHT VERHEISSEN
Wollte man Lk 9
bzw Mt 10 als Auftrag für unsere Zeit verstehen, würde
man die eindeutige heilsgeschichtliche
Zuordnung übersehen und müsste sich konsequenterweise dann auf Judenmission in Israel beschränken (Mt 10,5f.).

Auch Mk 16,17-20 enthält keinen Auftrag und keine Zusage für alle Christen.<sup>26</sup> Hier

nennt der Herr Jesus einen Katalog von fünf speziellen Zeichen und Wundern, welche den Gläubiggewordenen folgen werden. Zunächst fällt auf, dass dieser Katalog meist nur selektiv in Anspruch genommen wird (ohne das Gifttrinken und Überstehen von Schlangenbissen). Außerdem: Wenn diese Verheißung für die ganze Gemeindezeit gelten würde, dann hätte es zwischen Apostelzeit und Pfingstbewegung defizitären Glauben gegeben, denn hier steht die Zusage in einem bedingungslosen Futur. Schon aus 1Kor 12,29-31 geht zwingend hervor, dass nicht alle Christen mit den hier genannten Gaben rechnen können.

Es muss also eine Beschränkung für diese Zeichen geben. Die Grammatik und der unmittelbare Zusammenhang lassen den Schluss zu, den der gesamtbiblische Kontext fordert: Die Ankündigung von Mk 16,17-20 gilt für die Apostelzeit. Für diese Ära können die Zeichen (mit Ausnahme des Gifttrinkens) nachgewiesen werden, aber schon nicht mehr für das ausgehende 1. Jahrhundert. Möglicherweise benennt Jesus Christus hier den Katalog der speziellen "Apo-

stelzeichen" (2 Kor 12; Röm 15).

Wir müssen unbedingt beachten, dass der allgemeine Missionsbefehl, der eindeutig über die Jünger hinausgeht, nicht in Mk 16, sondern in Mt 28 steht. Dort ist bezeichnenderweise mit keiner Silbe von Zeichen und Wundern die Rede. Die Mission wird getragen von Verkündigung und biblischer Lehre. Dieser Verkündigungsauftrag in Mt 28 wird dann – im Unterschied zu Mk 16 – ausdrücklich für die gesamte Kirchengeschichte erteilt, eben für »alle Tage ... bis an der Welt Ende«.

In Joh14,12 verspricht der Herr Jesus, dass seine Nachfolger »grö-Bere Werke« (nicht größere Zeichen und Wunder) als er tun werden. Was aber ist größer, als Menschen aus dem physischen Tod herauszuholen? Das geschieht, wenn sie aus dem ewigen geistlichen Tod herausgerissen und zum ewigen Leben gewonnen werden, das ihnen kein leiblicher Tod mehr rauben kann. Im diesem Sinne haben die Apostel schon am Pfingsttag »größere Werke« getan, indem Gott durch ihre Verkündigung mehr als 3.000 Menschen zum ewigen Leben führte! Joh 14,12 ist keine Ankündigung von Zeichen und Wundern für die nachapostolische Zeit - sondern der Hinweis auf den Segen der weltweiten Mission.27

## E. ZEICHEN UND WUNDER IN DER FRÜHEN KIRCHENGESCHICHTE?

Es ist theoretisch möglich, dass jedes Jahrhundert seinen eigenen John Wimber hat; dass in jedem Jahrhundert Menschen auftreten, die behaupten, sie könnten Zeichen und Wunder in der Kraft Gottes vollbringen.

Und in der Tat bietet uns die Kirchengeschichte eine Fülle von Beispielen, wo Leute – oft sogar in guter Absicht, aber eben gegen die Gesamtaussage der Bibel – mit diesem angemaßten Anspruch auftreten, in ihrem Dienst geschähen wieder die Zeichen und Wunder der apostolischen Ära.

Es gibt einen theologischen Klassiker, der diese »nachgemachten Wunder« durch die Kirchengeschichte hindurch verfolgte. Das Buch stammt von dem berühmten evangelikalen Theologen Benjamin B. Warfield, wurde erstmals 1918 veröffentlicht und ist m. E.



bis heute das wichtigste Werk zum Thema. Es trägt den Titel "*Counterfeit Miracles*" (nachgemachte /

gefälschte Wunder) und bietet einen guten Überblick über die Quellen.

Dabei räumt Warfield mit manchen falschen Behauptungen auf, die bis heute verbreitet sind, und arbeitet heraus, dass die sogenannten »Apostolischen Väter« (sie wirkten von der Jahrhundertwende bis zur Mitte des zweiten Jahrhunderts) gründlich darauf achteten, dass der qualitative Unterschied zwischen ihnen und den Aposteln deutlich wurde. Sie hüteten sich

vor jeder Anmaßung bezüglich ihrer Vollmacht und Autorität.28 Für die ersten Jahrhunderte ergibt sich dann folgender Befund: Es gibt wenig bis gar keine Hinweise für Wundertaten in den ersten fünfzig Jahren nach der apostolischen Zeit. Es gibt geringe und unbedeutende Hinweise für die nächsten fünfzig Jahre. Für das 3. Jahrhundert werden schon mehr Wunder berichtet. Und das nimmt weiter zu. Die Wunderberichte werden im vierten Jahrhundert konkreter, um sich schließlich im fünften Jahrhundert und darüber hinaus noch mehr zu steigern.29

Zwischen 150-200 nach Christus gibt es einige allgemeine Hinweise bei den Kirchenvätern Justin (100-165) und Irenäus (140-203). Aber, so macht Warfield deutlich, sowohl bei ihnen als auch ihren Nachfolgern bis ins vierte Jahrhundert hinein finden wir nirgendwo, dass auch nur ein einziger Schreiber von sich selbst oder einem anderen bekannten Namen der Kirche behauptet hätte, irgendwelche Wunder gewirkt zu haben. Auch findet man keinen einzigen detaillierten Bericht von einem solchen Fall.30

Wie lässt sich dieser Befund erklären? Die Verbindung der übernatürlichen Gabe mit den Aposteln ist so deutlich, dass man sich nur wundern kann, warum so viele Forscher es übersehen haben.<sup>31</sup>

Das NT zeigt, dass es außer den

Aposteln auch einige Christen aus ihrem Umfeld gab, die diese Wunder wirken konnten. Aber folgende

»Zeichen und

Wunder gehö-

ren zu (bibli-

schen) Offenba-

rungsperioden

und treten nur

auf, wenn Gott

durch beglau-

bigte Boten zu

seinem Volk

spricht (...).«

Einschränkungen sind zu beachten:

- (1) Die beiden einzigen, von denen uns namentlich berichtet wird, dass sie in ihrem Dienst »selbständige« Wunder tun konnten, nämlich Philippus und Stephanus, hatten die Ausrüstung dazu durch Handauflegung der Apostel bekommen (Apg 6,5f.; 8,4-8).
- (2) Allein von den Aposteln konnte die Gabe des Wunderwirkens durch Handauflegung wei-

tergegeben werden (Apg 8,14-17).

- (3) Die Apostel haben von dieser Gabe offensichtlich nur gezielt und sparsam Gebrauch gemacht.
- (4) Weder sie selbst noch die von ihnen durch Handauflegung Zugerüsteten konnten diese Gabe ständig ausüben und darüber verfügen.

Als die Apostel nach und nach starben, gab es immer weniger, die diese Gabe weiter geben konnten. Johannes war wohl der letzte lebende Apostel. Als er gegen Ende des 1. Jahrhunderts starb, endete die letzte Möglichkeit der Weitergabe. Daraus folgt: Die Anzahl der Leute, denen die Apostel die Hände in dieser Weise aufgelegt hatten, muss im zweiten Jahrhundert schon sehr klein gewesen sein. Der Letzte dürfte gegen Mitte des 2. Jahrhunderts gestorben sein.

Und das erklärt auch, warum Justin und Irenäus nach 150 nur andeutungsweise von Zeichengaben schreiben können (ohne konkrete Beispiele, ohne Namensnennung - so als ob sie nur wage davon gehört hätten). Sie hatten in jungen Jahren wahrscheinlich noch Kontaktleute der Apostel kennengelernt. Sie wussten, dass es vereinzelte Wundertätigkeit gab. Aber zur Zeit, als sie schrieben, waren die letzten dieser Leute gestorben. Damit ist erklärt, warum Justin und Irenäus sich auf sehr allgemeine Aussagen beschränken, eben weil derartige Dinge vor ihren Augen nicht mehr passieren.

Wie ist aber die Zunahme der konkreten Wunderberichte im 4. Jahrhundert zu erklären? So schreibt kein Geringerer als Augustin davon, dass durch die Reliquien des »Heiligen Märtyrers Stephanus« zahlreiche Menschen geheilt wurden. Er berichtet u. a. von einer Mutter, die ihren toten Sohn auf dem Schrein des Stephanus legte und ihn dadurch lebendig wieder bekam. Weiter verweist er auf einen Vater, der das Kleid seiner Kranken Tochter zum Schrein brachte, dort vor dem Grab des Stephanus betete, wodurch seine Tochter geheilt wurde.32

Hier haben wir schon zu Beginn des 5. Jahrhunderts schlimmsten Aberglauben vor uns, der dann in der röm.-kath. Kirche immer grö-Beres Gewicht gewinnen sollte. Aber wir wissen nicht, ob es hier bei Augustin nur Aberglaube ist oder schon andere Kräfte am Werk sind. Wir wissen nur, dass nach biblischem Befund Gottes Zeichen und Wunder nicht durch Reliquien toter Märtyrer gewirkt werden. Zu dieser Zeit sind heidnische Denkweisen und Vorstellungen aus der zeitgenössischen hellenistischen Literatur immer stärker in die kirchlichen Schriften eingedrungen.33

Die echten Zeichen und Wunder der apostolischen Zeit aber haben aufgehört, so dass Warfield folgendes Ergebnis formulieren kann: » Zeichen und Wunder gehören zu (biblischen) Offenbarungsperioden und treten nur auf, wenn Gott durch beglaubigte Boten zu seinem Volk spricht (...). Ihr übermäßiges Vorkommen in der Apostolischen Kirche ist das Kennzeichen der umfangreichen Offenbarung, die in diesem Zeitalter gegeben wurde. Als diese Offenbarungsperiode endete, endete auch die Periode der Wundertaten, als eine logische Folge.«34

## ZEICHEN UND WUNDER DER MISSIONSGESCHICHTE

Und wie sollen wir dann die "Wunder" beurteilen, die aus der Missionsgeschichte berichtet werden?

Zunächst kann es sich dabei nicht um klassische Zeichen und Wunder handeln, da es auch auf dem Missionsfeld keine neuen Offenbarungen gibt. Wir können andererseits nicht ausschließen, dass Gott in seiner Souveränität – in Ausnahmesituationen – außergewöhnliche Dinge geschehen lässt, um seine Macht zu beweisen.

Dennoch haben wir keine biblische Verheißung, dass dies unbedingt geschehen muss oder in der Missionssituation geschehen wird. Es ist erst recht nicht zu erwarten, dass Gott besondere einzelne Menschen in herausgehobener Weise mit Wunderkräften ausstattet. Und vor allem: Es ist gründlich zu beachten, dass etliche Missionare sehr vorsichtig von diesen Dingen sprechen und sich ihrer geistlichen Gefährlichkeit durchaus bewusst sind.

Der englische Missionar Michael Griffiths hat wie wir auf die drei biblischen Wunderepochen verwiesen und dann vorsichtig hinzugefügt, man solle sich offen halten für die Möglichkeit solcher Wunder heute, besonders vielleicht in der Pioniersituation, wo die Notwendigkeit für eine gewisse Bestätigung des apostolischen Zeugnis gegeben sein mag ... Er fügt dem aber sofort eine Einschränkung hinzu: » Ich muss jedoch aber auch berichten, dass ich Missionare in besonders schwierigen und harten Gebieten gekannt habe, die speziell um die Gabe des Wunderwirkens gebetet hatten. Mir ist kein Fall bekannt, dass dieses Gebet iemals erhört worden ist.«35

Auch der Evangelist Evan Roberts, der bei der Erweckung in Wales, zu Beginn unseres Jahrhunderts, eine wichtige Rolle spielte, hat die Gefahr übernatürlicher Einwirkung am eigenen Leib erfahren. Diese Erweckung » versandete, als es dem Feind gelang, durch Wunder und allerlei übernatürliche Manifestation von Gottes Wort abzulenken«. 36

Roberts habe selber vor einer Veranstaltung beim Gebet eine besondere Lichterscheinung gesehen. Danach kamen unter seiner Verkündigung besonders viele Menschen zum Glauben. Tage später, in einer schwierigen Situation, hoffte er erneut auf eine Lichterscheinung, aber sie blieb aus. - Im Rückblick, einige Monate später, erkannte Evan Roberts, dass das Licht wahrscheinlich nicht von Gott, sondern von Satan geschickt worden war. Die Strategie des Feindes war, ihn von der Grundlage des Glaubens abzubringen, indem er seine Aufmerksamkeit auf

Eindrücke und Gefühle lenkte. Nach jenem Erlebnis mit dem übernatürlichen Licht hätte er angefangen, nach weiteren außergewöhnlichen Erfahrungen Ausschau zu halten – und dies hätte seinen Glauben (wie Roberts bekannte) zwischenzeitlich geschwächt.<sup>37</sup>

#### **Z**USAMMENFASSUNG

Wir haben zunächst die besondere heilsgeschichtliche Position von Zeichen und Wundern gezeigt: Sie begegnen uns massiv innerhalb dreier Epochen. Wir haben dann ihre Funktion heraus gearbeitet: Zeichen und Wunder dienen als Beglaubigungszeichen für neue Offenbarungsstadien und die dazu gehörigen menschlichen Offenbarungsmittler. Danach haben wir die Rezession der Zeichen und Wunder innerbiblisch aufgewiesen und ihr Erlöschen in der Kirchengeschichte belegt. Allerdings mussten wir auch sehen, wie schon sehr bald (und dann besonders seit dem 4. Jahrhundert) nachgemachte Pseudo-Wunder (counterfeit miracles) die Christen verwirrt und oftmals vom klaren biblischen Wort abgelenkt haben. So bleibt am Schluss die Frage: Wie sind die vermeintlichen »Zeichen und Wunder« im Rahmen der Charismatischen Bewegung zu beurteilen?

## 5. DIE IMITATION VON ZEICHEN UND WUNDERN IN DER CHARISMATISCHEN BEWEGUNG

## A. KEINE WUNDER DER NEUTESTAMENTLICHEN ZEIT

Was immer die »Wunder« dieser Bewegung sein mögen – es handelt sich nicht um die Zeichen und Wunder der neutestamentlichen Zeit, sondern um Imitationen.

Schon in ihrer äußeren Erscheinung (phänomenologisch) sind die heutigen Ereignisse nicht mit dem damaligen Geschehen vergleichbar. Die Belege für konkrete Heilungen bleiben meist dünn und fragwürdig. Die echten Zeichen und Wunder dagegen geschahen von einem Augenblick auf den anderen, übermächtig, unbestreitbar – sogar für die Ungläubigen. Für unsere Zeit wurden solche Zeichen und Wunder nicht verheißen, weil Gottes Offenbarung längst abge-

schlossen ist. Der Kanon der Heiligen Schrift liegt uns verbindlich vor. Wenn die Charismatiche Bewegung neue Zeichen und Wunder behauptet, dann passt dazu, dass sie auch neue Offenbarungen verspricht. Beides steht im klaren Widerspruch zum Neuen Testament.

## B. DIE BIBEL SELBST WEIST AUF DIE AMBIVALENZ (ZWEIDEUTIGKEIT) VON WUNDERN HIN.

Auch dort, wo wirklich etwas geschieht, wird es nicht immer durch den Geist und aus der Kraft Gottes gewirkt. Die Zauberer des Pharao konnten ebenfalls Wunder vollbringen (2Mo 7,10f..21f.). Der Herr Jesus wies in der Bergpredigt darauf hin, dass spektakuläre Taten nicht immer eine Garantie für geistliche Vollmacht sind (Mt 7,22-23).

### C. ENDZEITLICHE ZEICHEN-UND-WUNDER-BEWEGUNG

Für die Zuspitzung der Endzeit kündigt das Neue Testament nochmals eine Zeichen-und-Wunder-Bewegung an. Diese steht jedoch im Dienst der antichristlichen Verführung.

Der terminus technicus »Zeichen-Wunder-Krafttaten« diente viermal zur Beglaubigung des Dienstes Jesu und der Apostel. Zum fünften und letzten Mal begegnet der massive sprachliche Ausdruck als Ankündigung der antichristlichen Verführungswunder (2Thess 2,9). Standen die Wunder zu Beginn der Gemeindezeit im Dienst der göttlichen Vergewisserung, so stehen sie am Ende der Gemeindezeit im Dienst der satanischen Verführung. Auch Mt 24,24 sagt voraus, dass falsche Christusse und Propheten »aufstehen und grosse Zeichen und Wunder tun werden« (vgl. Offb 13,13f.; 16,14; 19,20). Jesus Christus hat also der Warnung vor Verführung ein herausragendes Gewicht verliehen.

## D. KEIN ZWINGENEDE HINWEIS AUD DÄMONISCHEN URSPRUNG

Nicht überall, wo heute Zeichen und Wunder behauptet werden, ist dies ein zwingender Hinweis auf eine dämonische Quelle.

Dennoch liegt auch in den scheinbar harmlosen Imitationen eine geistliche Gefahr: Sie fördern



eine antibiblische Einstellung und Erwartung gegenüber Zeichen und Wundern in unserer Zeit. Diese werden missverstanden als Ausweis geistlicher Vollmacht und Integrität und können somit der Vorbereitung des antichristlichen Weges dienen.<sup>38</sup>

»Biblischer Glaube wird aus dem Wort Gottes geboren (Röm 10,17).« dass unser Vertrauen in die Zuverlässigkeit der Apostel und unser Glaube an Jesus Christus als den Sohn Gottes gestärkt wird. So schließe ich mit dem Schlüsselvers des Johannesevangeliums (20,30-31), wo der Apostel

und Augenzeuge schreibt:

»Noch viele andere Zeichen tat Jesus vor seinen Jüngern, die nicht geschrieben sind in diesem Buch. Diese aber sind geschrieben, damit ihr glaubt, dass Jesus der Christus ist, der Sohn Gottes, und damit ihr durch den Glauben das Leben habt in seinem Namen.«

E. ZEICHEN UND WUNDER ALS "VERSTÄRKER"

Wer Zeichen und Wunder als »evangelistische Verstärker« einsetzen will, bestreitet die völlige Genügsamkeit der Heiligen Schrift und verfälscht das Wesen des biblischen Glaubens.

Biblischer Glaube wird aus dem Wort Gottes geboren (Röm 10,17). Die Idee, durch eine spektakuläre Totenauferweckung missionarische Wirkung zu erzielen, stammt aus dem Totenreich (Lk 16,19-31). Aber der reiche Mann, der hofft, dass ein wiedererstandener Lazarus seine fünf Brüder von der Realität des mächtigen Gottes überzeugen kann, bekommt zur Antwort: »Sie haben Mose und die Propheten, mögen sie die hören. (...) Wenn sie Mose und die Propheten nicht hören, werden sie auch nicht überzeugt werden, wenn jemand von den Toten aufersteht.«

## F. DIE GEMEINDE JESU BRAUCHT IN UNSERER ZEIT DRINGEND EINE WACHSENDE LIEBE ZUR BIBEL UND EINE

#### WACHSENDE KENNTNIS DER BIBEL.

In den beiden Briefen an Timotheus, die wie ein persönliches Vermächtnis sind, beschwört Paulus geradezu die Dringlichkeit der biblischen Lehre (zehnmal begegnet uns das Nomen »Lehre«, sechsmal das Verb »lehren«). Vor Verführung kann nichts so gut bewahren wie das Wort. Zur Verführung kann nichts so gut bewegen wie das Imitieren von »Zeichen und Wundern«. Wir brauchen diese Imitationen nicht. Haben wir doch die echten Zeichen und Wunder der Apostelzeit. Sie sind damals geschehen - auch für uns heute. Sie erreichen uns auf dem sicheren Weg über die geschriebene Bibel. Und sie dienen bis heute dazu,



- Dieser Vortrag wurde beim Kongress des Bibelbundes am 4. Mai 1996 in Giessen gehalten. Die Form der Rede wurde weitgehend beibehalten; der gekürzte und leicht überarbeitete Text erschien zuerst in » Bibel und Gemeinde«, Nr. 3/96. Wir drucken ihn hier – wiederum leicht überarbeitet – mit freundlicher Genehmigung des Autors ab (Anm. des Schriftleiters).
- A Handbook of Church History, 1913, S.22 (alle Übersetzungen von Wolfgang Nestvogel)
- <sup>3</sup> The Spirit Bade Me Go, o.J., S.64
- <sup>4</sup> Zur Definition siehe J. MacArthur, Charismatic Chaos, 1992, S.106f.; ebenso W.J.Chantry, Signs Of The Apostles, 1993, S.7
- 5 Chantry, a.a.O.
- 6 NT: Mt 24,24; Joh 4,48; Apg 2,22.43; 7,36; Röm 15,19; 2Thess 2,9 u.a.m. AT: 2Mo 7,3; 5Mo 6,22; 26,8; 34,11-12; Neh 9,10; Ps 135,9 u.a.m.
- <sup>7</sup> Eine vierte Periode massiver Wunder steht noch für die Zukunft bevor (Mt.24,24; 2Thess 2,9).
- Bos lässt sich gut erkennen an der systematischen Zusammenstellung der biblischen Wunder in der Thompson Studienbibel (Studienteil Nr. 4023-4036).
- Die drei Hauptvertreter dieser Wunderepochen (Mose, Elia, Jesus) begegnen sich übrigens bei der Verklärung Jesu (Mt 17,3-4)
- Samuel gehört noch in die Zeit des Übergangs – er ist gewissermassen ein Vorbote der Prophetenzeit (vgl. Apg 3,24). Auch von ihm wird ein Wunder berichtet (1Sam 12,16-18).
- Mit eben dieser Verzahnung von Offenbarungsmittlerschaften und Wundertätigkeit endet der Pentateuch (5Mo 34,10-12; vgl. ebenso Apg 7,36-38).
- <sup>12</sup> Counterfeit Miracles, (1918), Reprint 1986, S.3
- <sup>13</sup> Zur herausragenden Phänomenologie auch der Apostelwunder siehe V. Budgen, *The Charismatics and the World of God*, 1989, S.99f...
- Theologie des Neuen Testaments, Bd.I., 1981, S.192; ebenso MacArthur, opus cit., S.113
- Beim Prädikat dieses Satzes (bekräftigt, bestätigt) steht eine eindeutige Vergangenheitsform (Aorist Indikativ). Das präsentische Partizip von V.4 ist dem Hauptsatz untergeordnet. Zur Grammatik siehe B. Peters, Zeichen und Wunder, 1987, S.33 (Die 1996 erschienene Neuauflage trägt den Titel: Sollte Gott etwas unmöglich sein? (Schwengeler Verlag)
- Als es Paulus darum geht, seine Autorität zu beweisen, beruft er sich auf diese Zeichen. Besonders im 2. Korintherbrief kämpft er um die Anerkennung seiner Apostelwürde. Wären die Wunderzeichen von vielen getan worden, hätten sie keine autorisierende Funktion haben

- können. Damit ist nicht gesagt, dass nur die Apostel solche Zeichen vollbrachten – aber es ist impliziert, dass der Personenkreis, dem diese Gabe verliehen war, eingeschränkt gewesen sein muss
- Das letzte Vorkommen dieser Formulierung in 2Thess 2,9 markiert die antichristliche Wunderbewegung der Endzeit.
- Philippus und Stephanus wurden durch Handauflegung der Apostel in ihr Amt eingeführt (Apg 6,5f.). Der Dienst der siebzig Ausgesandten (Lk 10,1) war in direkter Vorbereitung des Dienstes Jesu ethnisch und geographisch auf das jüdische Gebiet beschränkt (vgl. Mt10,5).
- <sup>19</sup> Zitiert bei Warfield, op.cit., S.246
- <sup>20</sup> So auch R. Ebertshäuser, Die Charismatische Bewegung im Licht der Bibel, 1995, S.187. Vgl. ferner A. Seibel, Die sanfte Verführung der Gemeinde, 1989, S.75ff und Warfield, op.cit., S.26
- Dazu gehören u. a. die Beachtung unterschiedlicher Epochen in einer progressiven Heilsgeschichte, die biblische Unterscheidung zwischen Israel und der Gemeinde, das Festhalten am Literialsinn der Verheissung für die Endzeit (siehe H. Stadelmann, Art. Dispensationalismus, in: Evangelisches Lexikon für Theologie und Gemeinde, Bd.1, 1992, S.449).
- <sup>22</sup> Siehe die Zusammenstellung der Zitate bei Chantry, op.cit., S.140-146. Ebenso Peters, Zeichen und Wunder, 1987, S.46-50
- <sup>23</sup> Power Evangelism, 1985. Die deutsche Ausgabe erschien 1986 bei Projektion J mit einem zustimmenden Vorwort von Wolfram Kopfermann unter dem Titel »Vollmächtige Evangelisation. Zeichen und Wunder heute«.
- <sup>24</sup> Vollmächtige Evangelisation, S.173, Anm. 15
- B. Peters, Zeichen und Wunder, S.15-19
- <sup>26</sup> Zur ausführlichen exegetischen Begründung siehe Ebertshäuser, S.190f.; Peters, Zeichen und Wunder, S.41f.; MacArthur, Charismatic Chaos, S.100-103
- Auf Joel 3,1ff. (bzw. in anderen Bibelausgaben Joel 2,28) kann hier aus Platzgründen nicht weiter eingegangen werden. Die Gesamtaussage, deren teilweise Vorerfüllung Petrus in Apg 2,17f. reklamiert, bezieht sich nicht auf die Gemeinde, sondern das Volk Israel und die Ereignisse zum Beginn des Milleniums (Peters opus cit., S.50; MacArthur, opus cit., S29-31).
- <sup>28</sup> Warfield, opus cit., S.10
- <sup>29</sup> a.a.O., S.11
- a.a.O., S,12. Man vergleiche dagegen die konkreten, namentlichen und lebensprühenden Berichte des Neuen Testamentes.
- 31 a.a.O., S.23. An diesen Punkt erweckt auch das sonst so wertvolle Buch von Michael Green leider einen irreführenden Eindruck (Evangelisation zur Zeit der ersten Christen, 1970, S. 216ff.).
- 32 Warfield, opus cit., S.38ff
- Entsprechend entlarvt auch die kirchengeschichtliche Beispielsammlung von »Wundern«, die John Wimber zur Stützung seiner These anführt, sein nicht vorhandenes geistliches Unterscheidungsvermögen. Wird doch hier (ohne Problemanzeige!) auf offenkundige Irrlehrer wie z. B. Ignatius von Loyola und Theresa von Avila und auf die Marienwunder von Lourdes verwiesen (Wimber, Vollmächtige Evangelisation, S.147-171).
- <sup>34</sup> Warfield, opus cit., S.26. Zum Aufhören der Zungenreden in der nachapostolischen Zeit siehe die Untersuchung von Cleon L. Rogers, Die Gabe des Zungenredens in der nachapostolischen Kirche (1965), deutsche Übersetzung in: Diakrisis, Mai 1986, S.52-57
- 35 M.Griffiths, Cinderella's Betrothal Gifts, Belmont 1978, S.49-50; zitiert bei Seibel, Die sanfte Verführung der Gemeinde, S.78f
- <sup>36</sup> Peters, Zeichen und Wunder, S.48
- <sup>87</sup> a.a.O., S.49. Zur Erweckung in Wales siehe auch: Jessie Penn-Lewis, Evan Roberts, *Kampf* nicht mit Fleisch und Blut, 1961, engl. Erstausgabe 1912 (zitiert bei Seibel, opus cit., S.87f.)
- Seibel fragt zu Recht: »Geschieht hier womöglich eine eschatologische Hinführung zu den übernatürlichen Manifestationen des kommenden Verführers (Offb 13,13-14), und zwar sowohl im weltlichen wie im christlichen Bereich? Wir elben ja in unseren Tagen einen wahren Dammbruch des Spiritismus.« (opus cit., S.69)

